

# السَّمَاحَةُ الإسْلامِيَّةُ

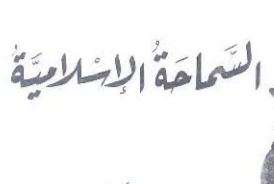












تاليف و. بخمال



اسم الكتاب السمادة الإسلامية السمادة السمولية د مصد عمادة السراف عام دانيا مصد إبراهيم تاريخ النشير الطبعة الأولى أنسطس 1866م 2006 / 1869 الترفيد الدولي 8333-1435 (1888 - 1435-1435)

الإدرة العامة الفشل 12 ثل أحمد عرابي . الفهدمين الحمرة ن الأ1204-250 (1213-251) مثل (1213-251) من ما 12 إمداد البرية (2212-251) مثلة المثل Pabishing@inddemor.com

المخابح 10 لمنطقة المساعرة ترابعة عربية تساب عن أكاوير ال 102/833029 (102/8330287) في أكاس 102/833029 المورد الانكثروان للخطابع المحالات (المحالة Press@maldetmer.com

عراق هدمة العملاء الرقع السجاني. 08002236222 السريد الإلكاروسي لادارة اليبغ . Sales Grandetinhr.com.

موكن الثوريد بالاستكارية 40% طاريال الدرية ارتساق موكن الثوريد الدرية المنافقة 47 موكن الثوريد الدراء الدراء من الدورة 1340 1840 موكن الدورة 229875 1840 كان عالم

مربع صرية على الإمارات www.nahdetmisr.com موقع النبسج على الانقرات www.enahda.com



ابندها اجمور مديس إبراطهم بدأة 1916.

احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/CD) ونقتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع www.enabda.com

جمعيع المفوق معطوطة ۞ الشركة تهضة مصر لنطياهة والنشو والشوزيع لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأبة وسيلة إلكترونية أو ميكانيكية أو بالقصوير أو خلاف ذاك إلا بإذن كتابي ضريح من الناشر

# ♦♦ تمهيد ♦♦

السماحة \_ قى المصطلح الحضارى العربى الإسلامى \_: هى الجود.. أى العطاء بلا حدود.. وهى المساهلة واللين، في الأشياء والمعاملات، دونما انتظار مقابل أو ثمن، أو حاجة إلى جزاء.

فشارع الإسلام، سيحانه وتعالى، قد شرعه لهداية العالمين، ولتحقيق مصالحهم الشرعية المعتبرة، ومقاصد شريعة هذا الإسلام هي تحقيق ضرورات وحاجيات وتحسينات الاجتماع الإنسانية، في المعاش والمعاد.. والله، سيحانه وتعالى، غنى عن الخلق الذين شرع لهم هذا الهدى الدائم، وأفاض عليهم هذه السماحة، والجود بلا مقابل، وبلا حدود..

ولهذه الحقيقة، خلا الإسلام من كهانة الأحبار والرهبان، الذين استغلوا أهل دياناتهم مقابل إرشادهم إلى التدبن بتلك الديانات.. قالمسلم يأخذ دينه من الشارع مباشرة ودون مقابل، وهو يؤوب ويتوب إلى بارثه مباشرة دون وساطات أو إتاوات.

ولذلك كانت السماحة صفة لصيقة بالإسلام، ومميزة لهذا الإسلام. كما كانت صفة واقعية تجسدت في أمته وحضارته وتاريخه، ولم تكن مجرد «مثاليات» استعصت على التطبيق.. وصدق رسول الله يَعْيَة إذ يقول: «إني أرسلت بحنيفية سمحة » (رواه الإمام أحمد) وقال أيضًا «أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة» (رواه البخاري وأحمد).

### قبل الإسلام

وليس جديدًا أن يكتب كاتب عن سماحة الإسلام، ولا أن يقارن بين هذه السماحة الإسلامية ونظائرها في الأنساق الدينية والفلسفية والحضارية الأخرى..

لكن الذي تريد أن تقوله هذه الصفحات هو أمر متميز نوعيًا في الكتابة حول هذا الموضوع.. فهي تريد أن تقول، من خلال الأصول والمبادئ والقواعد الإسلامية.. ومن خلال تطبيقاتها العملية في الحضارة الإسلامية وفي التاريخ الإسلامي: إن السماحة قد بدأت، في التاريخ الإنسائي بظهور الإسلام، وإنها قد بلغت فيه مستوى متميزا، لا نظير له خارج الإسلام.

لقد ظهر الإسلام، على يد محمد بن عبد الله، على وليس في العالم دين ولا حضارة تعترف بالأخر، أو تسالم الآخرين

فاليهودية التلمودية، قد تحولت إلى «ديانة عنصرية»، يقول لها عهدها القديم: إن اليهود - بحكم الولادة والعرق والدم والجنس، وليس بحكم التدين والصلاح والتقوى - هم شعب الله المختار، وأبناؤه وأحباؤه كما يقول لهم عهدهم القديم هذا: إن علاقتهم بالآخرين - كل الآخرين - ليست فقط الكراهية واللعن والإنكار، بل المطلوب منهم أن «يأكلوا» الشعوب الأخرى أكلاً! فإبادة الآخرين - عندهم - تكليف إلهى: «... والآن اقتل كل ذكر بين الصغار، وكل امرأة عرفت رجلاً ضاجعها» (سفر العدد - ١٧) ٣٠). «لأنك آنت

شعب مقدس للرب إلهك. إياك قد اختار الرب إلهك لتكون له شعبًا أخص من جميع الشعوب الذين على وجه الأرض مباركًا تكون فوق جميع الشعوب. وتأكل كل الشعوب الذين الرب إلهك يدفع إليك لا تَشْفَقَ عَيِنَاكَ عَلَيْهُم (سَفَر التَثْنَية - ٢: ٧، ٧، ١٤ - ١٦).

ولقد وصف القرآن الكريم هذه العنصرية اليهودية، المنكرة للآخر، بحكم كونه أخر، ولحقه في الكرامة، بل وفي الوجود... وصفها القرآن الكريم فقال:

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنْهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الأَمْيُنَ سَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [العمران: ٧٠].

﴿ وَقَالَتِ النِّهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَحِبَّا وَهُ ﴿ [المائدة ١٨]. ﴿ وَقَالَتِ النَّهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ ﴾ [البقرة ١١٣].

﴿ وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ تَصَارَى ﴾ [البقرة ١١١١].

ولقد بادلت النصرانية اليهودية إنكارًا بإنكار. فطبقت على اليهود ذلك المبدأ الظالم الذي ابتدعوه ونسبوه - زورًا وبهتانًا - إلى الذات الإلهية، عندما زعموا أن الله يعاقب الخلف بذنوب السلف حتى أربعة أجيال! «فالرب - عند اليهود - لا يبرئ بل جعل ذنب الأباء على الأبناء إلى الجيل الثالث والرابع « (سفر العدد - 14: 14).

طبقت النصرانية على اليهود هذا «المبدأ» الظالم، وامتدت به إلى الأبد، فوضعت في صلواتها لعن كل أجيال اليهود بذنب موقف أحدادهم الأولين من المسيح، عليه السلام! ولقد أشار القرآن الكريم إلى هذا الإنكار النصراني للأخر عندما أشار إلى دعواهم احتكار النجاة والجنة والخلاص:

﴿ وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةُ إِلاَّ مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى ﴾ [البقرة ٢١١]. ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءِ﴾ [البقرة ٢١٢].

ولقد تجسد هذا الإنكار المتبادل للأخر، في الواقع والممارسة والتطبيق، ثورات واضطهادات طفحت بها كتب التاريخ حيثما وجد اليهود والنصاري في أي مجتمع من مجتمعات التاريخ..

ونفس هذا الإنكار للآخر، واحتقاره واضطهاده، وتجريده من الإنسانية وحقوقها، صنعته «الحضارة» الغربية، في بدايتها الإغريقية وفي طورها الروماني..

قفى «أثينا» ـ التى ينسبون إليها ابتداء الديمقراطية ـ كانت هذه الديمقراطية احتكارًا لقلة من الفرسان الأشراف الملاك، الذين يجتمعون في ميدان أثينا، يمارسون الديمقراطية ويتمتعون بجميع حقوقها .. أما غيرهم من البش، فإنهم ـ برأيهم ـ «برابرة وهمج» لا حظ لهم في الديمقراطية، ولا نصيب لهم من أية حقوق للإنسان!

وكذلك كان حال هذه «الحضارة» في طورها الروماني. فعلى الرغم من إبداعها القانوني، الذي تبلور في «مدونة» الإمبراطور «جستنيان» (٥٢٧ - ٢٦٥م) إلا أن هذا القانون إنما كان حقًا من حقوق السادة الفرسان والأشراف الرومان. أما الشعوب الأخرى، فلقد كانوا - برأيهم - «برابرة»، لا حق لهم في أن يطبق عليهم قانون السادة الرومان!

وإذا شئنا الإشارة إلى «دراسة حالة تطبيقية» لهذا الذي ساد العالم، من إنكار للآخر، واضطهاد كل طرف لكل آخر - قبل ظهور الإسلام وإبان ظهوره - فيكفى أن نشير إلى «حالة مصر».. فلقد شاع فيها اضطهاد أتباع «إخناتون» (١٣٨٠ - ١٣٥٨ ق.م) لأتباع المعبود «آمون».. فلما انتصر أتباع «آمون» بادلوا أتباع «إخناتون» إنكارا بإنكار وإضطهادا باضطهاد...

فلما ظهرت النصرانية، وعرفت طريقها إلى مصر منتصف القرن الميلادى الأول، لقيت هذه النصرانية إنكارًا شديدًا واضطهادًا اقترب من الإبادة على يد وثنية الرومان المستعمرين والوثنية المصرية.. ولقد بلغ هذا الاضطهاد الدروة في عهد الإمبراطور «دقلديانوس» (٢٤٥ – ٣١٣م)، الذي حول النصاري الي طعام للأسود والنيران وأسماك البحار! حتى لقد أرُخ نصاري مصر ـ ولا يزالون ـ بعهده، وسموه «عصر الشهداء» أنا فلما تدينت الدولة الرومانية بالنصرانية، في عهد الإمبراطور «قسطنطين» (٢٧٤ – ٣٣٧م) مارست النصرانية - الرومانية والمصرية ـ الاضطهاد ضد الوثنية المصرية، فهدمت معابدها، وسحلت وذبحت فلاسفتها وأحرقت مكتباتها، وعبثت بالأثار المصرية عندما حولت بعضًا منها إلى كنائس وأديرة.. حتى لقد قاد الأسقف «تيوقيلوس» ـ الذي تولى البطريركية المصرية ما بين سنة ١٨٥٥ وسنة ٢١٤ م ـ حملة اضطهاد عنيفة ضد الوثنيين، واتجه للقضاء

 <sup>(</sup>۱) يوحنا النيقوس (تاريخ عصر لبوحنا النيقوس) صر٩٠ ـ ٩٥. ترحمة ودراسة وتعليق د عمرصابر عبد الجليل. طبعة القاهرة – سنة ٢٠٠٠م

على مدرسة الإسكندرية، وتدمير مكتبتها وإشعال النار فيها.. وطالت هذه الإبادة مكتبات المعابد، وتم السحل والحرق لقيلسوفة الأفلاطونية الحديثة وعالمة الفلك والرياضيات «إناتيه» (٣٧٠ ـ ٢١٥م).. وذلك فضلا عن تحطيم التماثيل".

ثم ما لبث الإنكار والاضطهاد أن أعملا قانونهما وسيوفهما ، بعد اختلاف المجامع النصرانية حول طبيعة المسيح، عليه السلام \_ فمارست النصرانية الرومانية \_ «الملكانية» \_ الإنكار والاضطهاد ضد النصرانية المصرية \_ «البيعقوبية» \_ فهرب النصاري المصريون إلى الصحاري والمغارات والكهوف.. وهرب رأس الكنيسة المصرية البطريرك «بنيامين» (١ \_ ١٤هـ/ ٦٢٣ \_ ١٦٢ م) ثلاثة عشر عامًا، حتى استدعاه وأمنه وأكرمه وحرر كنائسه وردها إليه قائد الفتح الإسلامي «عمرو بن العاص» (٥٠ ق. هـ/ ٤٧٤ \_ ١٦٤ مصر والمصريين!

كان هذا هو حال الدنيا وواقع العالم وموقف أصحاب الديانات والحضارات من الآخر عندما ظهر الإسلام سنة ٦١٠م..

لم تكن هناك سماحة مع الآخر على الإطلاق.. بل لم يكن هناك اعتراف بالآخر على الإطلاق.. فماذا قدم الإسلام في هذا الميدان؟

 <sup>(</sup>۱) المصير السابق. ص١٢٢، ١٢٥، ١٣٠ . ١٠٠ . مبرى أبو الخبر سليم (تاريخ مصر في العضر البيزنظي) ص ١٤٠٠، ١٩٠٤، ١٣٦، ١٩٦٨، ١٩٨٠ طبعة القاهرة. سنة ٢٠٠٠م

## → ♦ بالإسلام بدأ تاريخ السماحة

لقد بدأ الإسلام بوضع «لبنات عالمية إنسانية جديدة» وغير مسبوقة.. بدأ بالتأكيد على أن الله، سبحانه وتعالى، هو رب العالمين ﴿الْحَمَدُ لِلّهِ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴾ [الفاتمة ١].. وليس رب شعب دون شعب، ولا أمة دون غيرها من الأمم.. ثم أكد على أن الإنسان الذي كرمه الله بأن نفخ فيه من روحه ليكون ربانيًا هو آدم أبو البشر أجمعين.

﴿ وَإِذْ قَالَا رَبُكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَّا مَسْنُونِ ١٨٨١ فَإِذَا سَوِيْقَهُ وَنَفَحْتَ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾

[المجر: ٢٨ \_ ٢٩].

ولذلك، فإن التكريم الإلهى هو لمطلق الإنسان ﴿ وَلَقَدْ كَرْمُنَا بَنِي أَدْمَ ﴾ [الإسراء. ٧٠]. وليس هذا التكريم حكرًا لشعب من الشعوب ولا لأبناء دين من الأديان أو حضارة من الحضارات..

ونفى الإسلام أن يكون التفاوت فى مراتب القرب من الله، سبحانه وتعالى، ثمرة «للصفات اللصيقة» ـ (العنصرية) ـ وجعل هذا التفاوت والتفاضل ثمرة لمعايير متاحة ومفتوحة أبوابها أمام كل إنسان.. فالثقوى والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر هى معايير الصلاح فى المعاش والمعاد.

﴿إِنَّ أَكُرْمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [الحجرات ١٣].

﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلاَ أَمَانِيَ أَهُلَ الْكِنَابِ مَنْ يَعْمَلُ سُوءًا يُجْرَبِهِ وَلاَ يَحَدُ لَهُ مِنْ دُونَ اللّهِ وَلِيًّا وَلاَ نُصِيرًا ﴾ [التساء: ٣٣].

ولم يحتكر الإسلام النجاة لأبناء شريعة دون الشرائع الأخرى التى جاءت بها الرسالات السماوية في إطار الدين الإلهي الواحد، وإنما أكد على أن ﴿ فَمَن بِعْمَلُ مَقَالُ ذَرَةِ خَبِرا بِرهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثَالً ذَرَةً لَمْ الله ومن يَعْمَلُ مِثَالًا ذَرَةً الله أن الذين أمنوا بوحدانية الذات شرا بره ﴿ الله والمعلم الله والمعلم الدنيا، وفق أية شريعة من الشرائع الالهية الحقة. لا يمكن أن يستووا بالذين جحدوا الحق بعد أن عرفود، فكفروا يمكن أن يستووا بالذين جحدوا الحق بعد أن عرفود، فكفروا بالألوهية الواحدة، وبالغيب، ولم يعملوا حمالحا، وتنكبوا كل بشرائع السماء. ﴿ إن الدين أمنوا والدين هاذوا والنصاري والصابين من شرائع السماء. ﴿ إن الدين أمنوا والدين هاذوا والنصاري والصابين من أمن بالله واليود الاخروعمل صالحًا فلهم أخرهم عنذ ربهم ولا خوى عليهم ولا هم يخرُنُون ﴾ إليفرة ٢٦].

ورفض الإسلام كل الفلسفات والأنساق الفكرية التي زعمت واجتمعت على أن العنف والقتال وسفك الدماء هي "غريزة وجبلة" مركوزة في طبيعة الإنسان.. وقرر أن القتال استتباء، وليس القاعدة، وشدوذ عن طبيعة الفطرة السوية، وأنه مكتوب ومفروض على هذا الإنسان، بل ومكروه من الإنسان الذي يرتقى الى المستوى الحقيقي للإنسان.. قرر القرآن الكريم هذه الحقيقة غير المسبوقة، عندما قال:

» كُتِب عليكُم القِتالَ وهُو تُحرةُ لكم أِنهِ [البغرة ٢١٦].

وبينت السنة النبوية هذه الحقيقة القرآنية عندما قال رسول الله، ﷺ «لا تصنوا لقاء العدو، واسالوا الله العافية، فإذا لقيتموهم فاثبتوا، وأكثروا ذكر الله، [رواه الدارسي]

بل وبلغ الإسلام على هذا الدرب غير المسبوق إلى الحد الذي أو حب فيه العدل حتى مع من نكره ﴿ يَا أَيُهَا الذِّيلَ أَمْثُوا كُونُوا فِرامِيلَ لَلَّهُ شَيْلًا فَوْمِ عَلَى أَلَّا نَعْدَلُوا الْحَدَلُوا هُو أَقْرِبَ لَلْتَقُوى وَ اللَّهِ اللَّهُ إِلَا لَا تَعْدَلُوا اللَّهُ إِلَى اللَّهُ خَبِرُ سَا تَعْمَلُونَ ﴾ [السادة ١٨].

﴿ وَلاَ يَجْرِهُ لَكُمْ شَنَالَ قَوْمِ أَنْ صَدُوكِم عَنِ المُسجِدِ الحَرَامِ أَنْ تَعَدُّوا اللهِ [السندة ٢٠]

بل والعدل حتى مع من نقاتل ردًا لعدوانه علينا ؟ فمن عندي علكم فاعتذوا عليه بمثل م اعتدى عليكم ؟ [الندرة ١٩٩٥]

كما سن الإسلام قواعد «للفروسية الإسلامية» غير مسجوفة ولا ملحوفة، في تاريخ المعروب، فالرسول قرال قد بهي عن قتل النساء والولدان، وكان إذا بعت سرية قال لهم، اغزوا باسم الله، في سبيل الله، تقاتلون من كفر بالله، لا تغلوا ـ اى لا تخونوا ـ ولا تغدروا، ولا تقدروا، ولا تقدوا وليدا، رواد البخاري، ومسم، رماك بي المومال

ولقد صاغ أبو بكر الصديق (٥١ ق هـ - ١٣هـ / ٤٧٣ ـ ١٣٤م) رضى الله عنه ـ وهو على رأس دولة الخلافة الراشدة ـ هده السنة النبوية «وثبقة الشمائل الفروسية الإسلامية» عنديا أوصى «يزيد ابن أبى سفيان» (١٨٨هـ / ٦٣٩م) وهو يودعه أميرا على الحبمر الذاهب إلى الشام، فقال له «إنك ستجد قومًا زعموا أنهم حبسوا أنفسهم لله، فذرهم وما زعموا أنهم حبسوا أنفسهم له وإلى أوصيك بعشر لا تقتلن امراد، ولا صبيا، ولا كبيرًا هرمًا، ولا تقطعن شجرا مثمرًا ولا تخربن عامرًا، ولا تعقرن شاة ولا بعيرًا إلا لماكله، ولا تحرقن نخلا، ولا تقرقنه، ولا نعلل، ولا تجبن « [رواد سالت من الديم]

فشمات أخلاقيات الفروسية الإسلامية أداب التعامر مع الإنسان.. والحيوان.. والنبات. والجماد. لأن «الخليقة الطبيعة» كلها حية. تسبع خالقها، وإن لم نفقه لغاتها في التصبيح. فالعلاقة الإسلامية بها هي علاقة تأخ ورفق وارتفاق، وليست علاقة قهر وثديير واستغلال..

وقوق كل ذلك، حصر الإسلام أسباب ومبررات استخدام هذه الضرورة وهذا الاستثناء - القتال - في آمرين اثنين، هما رد العدوان عن العقيدة، ليتحرر الضمير، ويكون الدين كله فقه. ورد العدوان عن الوطن - الذي هو وعاء إقامة الدين - وذلك بردع الذين يخرجوننا من ديارها أو يظاهرون على إخراجنا من الدبار الذين يخرجوننا من ديارها أو يظاهرون على إخراجنا من الدبار غفور رحيم الأه أن يجعل بنكم وبن الذين غاذينم منهم مؤذة والله قدير والله غفور رحيم الا ينها كم الله عن الذين الم يقاتلو كم في الذين والم يخرجوكم من دياركم أن تتروهم وتقسطوا إلهم إن الله يحب المقسطين بخرجوكم من دياركم النتاوهم ومن يتولهم في الذين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على إخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون المنافرة على إخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون المنافرة على إخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون المنافرة على إخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون المنافرة ومن الذين وأخرجوكم من الظالمون المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة الله المنافرة ا

بل وحتى هذا القتال ـ الاستثنائي.. المكروه. والمغروض ـ قد جعله الإسلام «تدافعاً» المقصد من ورائه تعديل المواقف، وتحقيق التوازن العادل، ليحل محل الخلل الفاحش، وصولا إلى التعايش بين الغرقاء المختلفين.. وليس «صراعاً» يستهدف أن يصرع طرف الطرف الاخر، فيلغيه. فالتعددية والاختلاف والتمايز سنة من سنن القه التي لا تبديل لها ولا تحويل.. وإذا كان «الصراع» ينتهي بإلغاء هذه التعددية، والقضاء على الأخر فنزي القوم فيه صرغي كأنهم أغجار نُخل حوية ١٠٠ فهل ترى لهم مي بلقية أغجار نُخل حوية ١٠٠ فهل ترى لهم مي التعددية، وتحقيق التوازن والتعايش بين فرقانها ـ بالتداهم لا التعددية، وتحقيق التوازن والتعايش بين فرقانها ـ بالتداهم لا بالصراع ـ ﴿ أَدْمُ بِالْتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا الّذِي بِينَكُ وِبِيَة غَدَاوِدٌ كَأَنُهُ وَتِي بِينَامَ الصراع هو طريق الفناء.

صنع الإسلام ذلك كله، حتى مع المشرك الذي يعبد الأوثان والأصنام من دون الله. أما مع أصحاب الشرائع الدينية، الذين جاء الإسلام وكل منهم يتكر الآخر ويلعنه في صلواته ويصب عليه ألوان الاضطهادات والإبادات بحسبان ذلك مما يقربه إلى الله فإن الإسلام - في تعامله مع أهل هذه الشرائع - قد أضاف إلى تقريره وحدة الألوهية والربوبية لكل العاملين، ولكل عوالم المخلوقات.. أضاف إليها عقيدة الإيمان بكل الكتب السمايية التي نزلت.. وجميع النبوات والرسالات التي سبقت.. وسائر الشرائع الإلهية التي توالد منذ أدم إلى محمد، عليهم الصلاة والسلام.

فوحدة الدين والعلة عبر التاريخ الإنساني تجعل جميح الأنبياء أبناء أب واحد - دين واحد - وتجعل شرائعهم المتعددة تنوعًا في إطار الدين الواحد - فأمهاتهم - شرائعهم - شتى، وأبوهم - دينهم - واحد.. وصدق رسول الله ﷺ، عندما أكد هذه الحقيقة، فقال. «الأنبياء اخوة من علات، وأمهائهم شتى، ودينهم واحد « (رواه البخاري، ومسلم، وأبو داود).. وقال تعالى ﴿لاَ نَفْرُواْ بَيْنَ أَخَدُ مِنْ رَسُلُهُ ﴾ إسفرة عمريًا.

وبهذا الأفق الإسلامي في السماحة، احتضن الإسلام الكل، وجعل الإيمان فيه شاملا ثكل ما أوحت به السماء على مر تاريخ الوحى إلى كل الرسل والأنبياء وبذلك ولأول مرة في التاريخ جعل الإسلام «الأخر، جزءا من «الذات»، فتجاوز بهذا المستوى غير المسبوق في السماحة مجرد الاعتراف بالأخرين والقبول بالاخرين؛ ولهذا كان الحديث الإيجابي والمنصف والموضوعي عما لدى الأخرين فكتبهم، التي يعترف علماؤهم بتلفيقها ووضعها وتحريفها ، لم يعمم القرآن الكريم عليها هذا التحريف.

ترجمة أحمد محمد هويدى دراجعة محمد خليفة حسن طبعة القاهرة - سمة

﴿ اللَّهُ لا إله إلا هُوَ الحَيْ القَيْوةِ ٢٠؛ نؤل غليك الكتاب بالحق مصدقا لمَّا بني يَدَيْهُ وَأَنْوَلَ التَّوْزَاةَ وَالإِنْجِيلَ ٣٠٠ مِنْ قَبْلُ هَمَّا عِي للنَّاسِ وَأَنْوَلَ الْفُرْقَانَ إلى عمران: ٣-٤٤

وقال.

﴿ وقفينًا على آثارهم بعيسى إنى مزيم فصدة لما بين بدند من التوراة وأتباد الانجيل فيه هذى و تورّ و فصدة لما بين بديه من التوراة و هذى في عِطة لِلْمُتَقِينَ ﴾ [الماندة ٤٦].

ولم ينه الإسلام الذين أثروا الشرائع الأخرى عن الاحتكام إلى ما بين أيديهم من الكتب، بل أمرهم بتحكيمها ﴿ وليحكُم أهلَ الإنجيل بنا أنزل الله فيه ﴿ [السلام 25]

﴿ وَكَيْفَ يَحْكُمُونَكَ وَعِنْدَهُمُ التَّوْرَاةُ فِيهَا خَكُمُ اللَّهِ ﴾ [السمم ٣: [

ووجدنا تطبيقات هذا الموقف، غير المسبوق في حوار الصحابى «حاطب بن أبي بلتعه» (٣٥ ق. عـ - ٣٠٠ - ٥٨٦ مع «المقوقس» عظيم القبط بمصر، عددما حمل إليه «حاطب» كتاب رسول الله يَجْنِ سنة ٧ هـ، ١٢٨م، فقال له «انذا ندعوك الى الإسلام الكافى به الله فقد ما سواد ولسنا ننهاك عن دين المسيح، ولكنتا نامرك بها»!".

كذلك بلغ الإسلام على درب العدالة والموضوعية والإنصاف الحد الذي جعله لايهمل العروق الدقيقة بين فصائل ونهارات أي

<sup>(</sup>١) ابن عبد الحكم المرح مصر والحدودا الص13. طبعة ليدن سنة ١٩٢٠م

"أخر" من الاخرين.. فلم يعمم الأحكام ولا الأوصاف على أهل الكتاب، وإنما رأينا القرآن الكريم يقول.

﴿ مِنْ أَعِلَ الْكِتَابِ أَمَّةً قَائِمَةً يَتَلُونَ آيَاتِ اللهِ أَنَا، اللَّيْلِ وَهُم يَسَجِدُونَ فَ [آل عمران: ١٩٣]

﴿ وَإِن مِن أَهِلَ الكِتابِ لَمِن يَؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَا أَثْرِلُ إِلَيْكُم وَمَا أَنْزِلُ إِلَيْهِمُ حاشعِينَ لِلهِ لا يَشْفُرُونَ بَآيَاتَ اللَّهِ ثَمْنًا فِليلا أُولِئِكَ لَهُمَ أَخْرَهُمَ عَنْدُ رَبِّمِ إِنْ اللَّهُ ضَرِيعُ الْحِسابِ ﴾ [ال عمران: ١٩٩].

﴿ وَمَنْ أَهَلَ الْكُتَابِ مَنَ إِنَّ تَأْمِنَهُ لِقَنْطَارِ لِلْوَدُهُ إِنْيَاكُ وَمِنْهُمَ مِنَ إِن تَأْمِنَه لِدَيْنَارُ لَا يَوْدُهُ إِلَيْكَ إِلَا مَا ذَمْتَ عَلَيْهُ قَانِما ذَلِكَ بَانِهُمْ قَالُوا لِبِسَ عَلَيْنَا في الأُمْنِينَ سَبِيلَ وَيَعْوِلُونَ عَلَى اللهِ الكَذَبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ ١١. عَمَرَكَ ١٧.

فلا يسوى القرآن ولا يعمم الأحكام والأوصاف على فصابل أهل الكتاب ونباراتهم وفرقهم.. بم يُقعُد لقاعدة «عدم التعميم» هذه، فيقول شليسواسواله أل عدل ١١٢]

ولم يقف الإسلام بهذا الأفق غير المسبوق في السماحة والتسامح عبد «الاخر» المتدين بديامات سماوية فقط ما أهل الكتاب من اليهود والنصارى موانما اهتد به ليتمل المتدينين بالديامات الوضعية هتركهم، هم أيضا، وما بدينون، وعاملهم في الدولة الإسلامية معاملة أهل الكتاب. فعندما فنح العسلمون فارس مواهنه، محوس يعبدون اتنار، ويقولون بالهين، أحدهما للخير والنور، والثاني للشر والظهة معرض أمير المؤمنين عمر بن الخطاب (١٠ ق ق هـ ٣٣هـ/ هـ/ دوري، الشورى، الشورى، الشورى، الشورى، الشورى، الشورى، المؤمنين عمر بن الخطاب (١٠ ق ق هـ ٣٣ هـ/

الذي كان يجتمع بمسجد المدينة، في مكان محدد، وأوقات محددة... وكان عمر يجلس معهم فيه، ويحدثهم على ما ينتهي النه من امر الأفاق والولايات والأقالوم.. فقال لاعضاء محلس الشوري

### \_ كيف أضنع بالمجوس؟

فوثب عبد الرحمن بن عوف (££ق, هـ ـ ٣٣٦مـ / ٥٨٠ ـ ١٩٢٢م) فقال

ـ اشهد على رسول الله يُكِيرَ أنه قال. « سنوا فيهم سنة اهل الكتاب »

فعومات الديانات الوضعية معاملة الكتابية. وحاء الفقهاء فقعوا هذه السنة النبوية، وهذا التطبيق الراشدي لها فقالوا لقد كانت لهذه الديائات كتب ثم ضاعت...

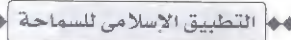
وحتى حرك سمو هذا الأفق الاسلامي الجديد. هي السماحة في والتسامح، والذي بدأ الإسلام به التاريخ الحقيقي للسماحة في مسيرة الإبسانية وشرائعها وفلسفائها وحصاراتيا، للعت الأنظار الي حقيقة أن الإسلام لم يصنع هذا الاعتراف بالاحر، والقبول لهذا والاخرو وتحكين والأخرو من إقامة عقائده لم يصنع الاسلام كل ذلك باعتماره مجرد وبواح، وحق من حقوق هذا والاخرو وإنما جعل ذلك فريضة إسلامية، وشرطا لاكتمال

 <sup>(</sup>١) البلاتاري (فتوح البلدان) من ٢٢٧ تحقيق د. ضلاح الدين المنجيد طبعة القاهرة.
بيمة ٢٥٩ م.

وأكثر عن هذا، وقوقه.. أن الإسلام لم يقف بذلك الأقق السامى عند «الأخر» الذي يبادل الإسلام اعترافا باعتراف، وقبولا بقبول؛ وإنما صفعه مع «الأخر» الذي ينكر الإسلام ويجحده ويكفر بعقوماته \_ وكل الأخرين الذين بنكر كل واهد منهم صاحب يجتمعون جميعا، هني هذه اللحظة. على إنكار الإسلام وحجوده والكفران به فلا يومنون بأن قرأنه وهي سماوي، ولا بأن والكفران به فلا يومنون بأن قرأنه وهي سماوي، ولا بأن رسوله مبعوت الهي، ولا بأن ما جاء به دين الهي ومع كل ذلك وبرغم، كان هذا هو موقف الإسلام \_ عير المسبوق وعير وبرغم، كان هذا هو موقف الإسلام \_ عير المسبوق وعير ويجحدونه.. بل لقد تجاوز الاعتراف بكل الأخريين، الذين ينكرونه ويجحدونه.. بل لقد تجاوز الاعتراف بهم والقبول لهم ووصر إلى حد جعلهم جزءًا من «الذات»، ذات الدين الإلهي الواحد وذات الذي ردما جحدت الإسلام \_ شرطا من شروط اكتمار عقيده التي ردما جحدت الإسلام \_ شرطا من شروط اكتمار عقيده الإسلام، وإسلامية دولة الإسلام!

فهل في تاريخ الدنيا والأمم والحضارات والشرائع والتقافات والفلسفات - قبل الإسلام وبعده - سماحة شبيهة بهذه التي بدأت بالإسلام .. والتي تفرد بها الإسلام؟

T E E



ولم يكن هذا الذي قرره الإسلام، وابتكره، وأشجره مجرد «فكر نظرى» كتلك الوصايا «الصوفية ـ المثالبة» التي تصمنتها كتب سابقة على القرآن الكريم، لم تعرف طريقها إلى أية تطبيقات في معارسات ومجتمعات الذين «حملوها فلم يحملوها. واستحفظوا عليها فلم يحفظوها». وانعا تحول هذا الذي قرره الاسلام، وابتكره إلى «حياة...ودولة.. وحضارة.. وتاريخ»

### ... مع اليهود

ففى دولة المدينة، التى رأس حكومتها رسول الله يَجُخِر، بعر «دستورها» - (الصحيفة - الكتاب) - على التعددية الدينية لرعية هذه الدونة الإسلامية الأولى، وعلى بساواة العدل والإنصاف في حقوق المواطمة بين هذه الرعية المختلفة والمتعددة في الدين.

لقد حول الإسلام «القسائل» إلى لجنات في يماء «الأمة». الجديدة، وجعل أبذاء الشرائع الدينية المتعددة لبذات أصيلة في هذه الأمة الواحدة، وفي رعية هذه الدولة الأسلاميه الواحدة. حتى أن تاريخ الفكر الأسلاب لم بعرف مصحله والأقلية،، وانما عرف «الأمة الواحدة» التي جعل الإسلام تفوهها والختلافها \_ في الشرائع الدينية.. وفي الشعور والقنائل وفي الألوان والأجناس. وفي الألسفة واللغات والاقوام. وفي المذاهج والعادات والتقاليد والأعراف باسبة من سنن الله التي لا تبديل لها ولا تحويل حمص «يستور» الدولة الإصلامية الأولى ـ الذي وضعه الرص ﴿ فَإِنَّا عَقِبَ الْهِجِرِةُ إِلَى المدينةِ عَلَى ان الليهود دينهم وللمسلمين دينهم. ومن نبعنا من يهود فار لهم النصر والأسود. غير مظلومين ولا متناصر عليهم. وال يطانة يهود ومواليهم كانفسهم. وأن اليهود يتفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين، على اليهود تفقتهم وعلى المسلمين نفقتهم. وأن بيلهم النصر على من حارب أهل هذه

الصحيفة. وأن بينهم النصح والنصيحة والبر المحض من أهل هذه الصحيفة دون الآثم. لا يكسب كاسب الاعلى نفسه!

وهكذا أسس هذا والدستوروب وفي الدولة الإسلامية الأولى ــ لكامل المساءاة والأتصاف في حقوق المواطنة وواحباتها، على نحو غير سبوق وغير علجوق في الإطار غير الاسلامي، منذ ما يريد على أربعة عشر قرنا.. ويزيد من عظمة هذا الإنجاز لهزه النعيدية وهده المساواة، أنها لم تتم على أنقاض الأديان المختلفة، وفي ظل استيعاد هذه الأديان، كما هو الحال مع حقوق المواطنة في الدول العلمانية، وانما هي تعديبة ومساواة يبين فرفاء يجتفظون بتبوعهم الديني واختلافاتهم العقائدية.. كما أن هذه التعديية وهذه المساواة في حقوق المواطنية لم ثيم على انقاض المرجعية الاسلامية، ويسبب استبعادها للكما يريد العلمانيون للوإنما الذي أنجرها هو الإسلام، والتي حكمتها هي المرجعية الاسلامية، التي نصلُ عليها هذا والدستور وعدما قال ووأنه ما كان من أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار، يخاف فساده، قان مرده إلى الله والى محمد رسول الله علي . '.

 <sup>(</sup>١) (مجموعة الوثائق السياسية تلفهد النبوى والحلاقة الراشدة) ص ١٧ - ٢٠, جمعيــ
 وحققها بد معمد نصيد الله الحيدر آبادي ـ طبعة القاهرة ـ سنة ١٩٥٦م
(٢) المصدر السابق صر ٢٠

### ... ومع النصاري

وفي أول احتكاك بين هذه الدولة الإسلامية الأولى وبين النصاري، عندما اتسعت دائرة حدودها فشملت رعية نصرانية ـ هم نصاري "نجران" - كتب لهم رسول الله ﷺ عهداً وتعاقباً مستوريًا قبَّن فيه هذه التعددية الدينية في رعية الدولة، وكامل المساواة والإنصاف في حقوق المواطنة وواجماتها. وجاء في هذا العهد «.. ولنجران وحاشيتها. ولأهل ملتها. ولجميع من ينتجل دعوة النصرائية في شرق الأرض وغريها، قربيها وبعيدها، فصيحها وأعجمها. جوار الله وذمة محمد النبى رسول الله على أموائهم وأنفسهم وملتهم وغانبهم وشاهدهم وعشيرتهم وبيعهم وكل ما تحت أيديهم من قليل أو كثير لا يغير أسقف من أسففيته ولا راهب من رهبانيته ولا يحشرون ــ أأى لا يكثفون بالقتال!. ولا يعشرون \_ أأى لا يدفعون العشر الذي يدفعه التجار الاجانبا... ولا يطأ أرضهم جيس. ومن سأل منهم حقًا فبينهم النصف عير طالمين ولامظلومين وأن أهمى جانبهم وأذب عنهم وعن كشانسهم وبيعهم وبيوت صلواتهم. ومواضع الرهبان ومواطن السياح: حيث كانوا من جبل أو واد أو مغار أو عمران أو سهل أو رمل. وان أحرس دينهم وملتهم أين كانوا، من بر أو بحر، شرقا وغربًا، بما أحفظ به نفسي وخاصتي واشل الإسلام من ملتي. ولا يدخل شيء من بنانهم في شيء من أبنية المساجد ولا منازل المسلمين ولا خراج ولا جزية إلا على من يكون في بده ميراث

من ميراث الأرض ممن يجب عليه فيه للسلطان حق. فيؤدى دلك على ما يؤديه مثله، ولا يجار عليه، ولا يحمل منه إلا قدر طاقته وقوته على عمل الأرض وعمارتها وإقبال ثمرتها، ولا يخلف شططا، ولا يتجاوز به حد أصحاب الخراج من نظائره، ولا يخلف أحد من أهل الذمة الخروج مع المسلمين إلى عدوهم، لملاقاة الحروب ومكاشفة الأقران فانه ليس على أهل الذمة مباشرة القتال، وإنما أعطوا الذية على ألا يخلقوا ذلك، وأن يكون المسلمون ذبابا عنهم وجوازا من دونهم، ولا يكرهوا على تجهيز أحد من المسلمين إلى الحرب الذي يلقون فيه عدوهم بقوة وسلاح أو خيل، إلا أن يتبرعوا من تلقاء انفسهم، فيكون من فعل ذلك منهم ونبرع به حمد علبه، وعرف له، وكوفئ به ولا يجير أحد ممن كان على ملة النصرانية وعرف له، وكوفئ به ولا يجير أحد ممن كان على ملة النصرانية كرها على الإسلام ﴿ ولا تجادلُوا أهل الكتاب إلا بالي هي أحسن عرها على الإسلام ﴿ ولا تجادلُوا أهل الكتاب إلا بالي هي أحسن عيث كانوا وأين كانوا من البلاد

ولا يحملوا من النكاح \_ اللزواج) \_ شططًا لا يريدونه. ولا يكرد أهل البنت على تزويج المسلمين، ولا يضاروا في ذلك ان منعوا خاطبًا وأبوا تزويجًا. لاز ذلك لايكون الا بطيبة قلوبيد. ومسامحة أهوانهم، ان أحبود ورضوا به وإذا صارت النصرانية عند المسلم \_ ازوجة ا \_ فعليه أن يرضى بنصرانيتها، ويتبع هواها في الاقتداء برؤسانها، والأخذ بمعالم دينها، ولا يعنعها ذلك. قمن خالف ذلك وأكرهها على شيء من أمر دينها فقد خالف عهد الله وعصى ميثاق رسوله، وهو عند الله من الكاذبين

ولهم إن احتاجوا في مرمة بيعهم وصوامعهم أو أي شي من مصالح أمورهم ودينهم. إلى رفد له (مساعدة) من المسلمين وتقوية لهم على مرمتها. أن يرفدوا على ذلك ويعاونوا. ولا يكون ذلك دينا عليهم، بل تقوية لهم على مصلحة دينهم. ووفاء بعهد رسول الله، وموهبة لهم، ومنة لله ورسوله عليهم. لانى أعطيتهم عهد الله أن لهم ما للمسلمين وعليهم ما على المسلمين وعلى المسلمين ما عليهم بالعهد الذي استوجبوا حق الذمام والذب عن الحرية. واستوجبوا أن يذب عنهم كل مكزود، حتى بكونوا للمسلمين شركاء فيما لهم وفيما عليهم....

وإذا كانت الدهشة تتمك قلوب وعقول أهل هذا العصر الحاضر من هذا السخاء في المساواة والعدل والإنصاف الذي أعطاه الإسلام ودولته «للآخر الديني» قبل أربعة عشر قرنا، فإن هذه الدهشة ـ دهشة الذين لا يعرفون حقيقة الإسلام ـ ستزداد وتتعاظم عندما يعلمون وتعلم الدنيا أن الإسلام تم يطلب عن هما «الأخر الديني» مقابل كل هذا السخاء في «الحقوق، سوى «راجب ولحد» هو أن يكون هذا «الأخر» لبنة في جدار الأمن الوطلي والحضاري للدولة الإسلامية، وأن يكون ولاوه كاملا للمولة والوطن، وانتماؤه خالصا ثلامة الذي هو جزء أصيل فيها، وألا يكون تُغرة اختراق لحساب أي من الأعداء..

فنص ذلك العهد والمبثأق الدستورى - الذي عقده رسول ألمد آثير مع نصارى «نجران» - على هذا الواجب، عدما جاء فيه: « واسترط عليهم أمورا يجب عليهم في دينهم التمسك بها والوقاء بما عاهدهم عليه. منها. ألا يكون أحد منهم عينا ولا رقيبا لأحد من أهل الحرب على أحد من المسلمين في سرد وعلانيته. ولا باوي منازلهم عدو للمسلمين يريدون به اخذ الفرصة وانتهاز الوثبة. ولا ينزلوا أوطانهم ولا ضياعهم ولا في شيء من مساكن عباداتهم ولا غيرهم من أهل الملة. ولا يرفدوا ليساعدواا لهذا من أهل الحرب على المسلمين. بتقوية لهم بسلاح ولا خيل ولا رجال ولا غيرهم. ولا يصانعوهم. وان أحتيج الي الخفاء أحد من المسلمين عندهم. وعند منازلهم، ومواطن عباداتهم. ان يؤووهم ويرقدوهم ويواسوهم فيما يعيشون به ما كانوا مجتمعين. وان يكتموا عليهم ولا يظهروا العدو على عوراتهم ولا يخلوا شيئا من الواجب عليهم.

هكذا بلغ الإسلام القمة - غير مسبوق ولا ملحوو - عندما جعل الأحراء بحافظ على اختلافه ومغايرته، وحرس وحمى هذه المغايرة وهذا الاختلاف، مع جعل هذا «الآخر» جزءا من «الدات» أي الأمة الواحدة، ورعية الدولة الواحدة، وعندما جعل كل ذلك جزءًا من الاعتقاد الإسلامي والتكليف الإلهي والسنة النبوية والسباسة الشرعية وعهد الله ومبثاقه، وليس مجرد حق من حقوق الانسان يمنحه حاكم ويمنعه أخرون!

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص١١٢، ١٢٣- ١٢٧

# → ♦ ... وعلى امتداد التاريخ الإسلامي

ولقد استمرت هذه السياسة الإسلامية مرعية في الدولة الإسلامية والحضارة الإسلامية والتاريخ الإسلامي على امتداد هذا التاريخ.

فجميع الفتوحات الإسلامية قد دارت كل معاركها ضد جهوس القوى العظمى الباغية والغازية (الفرس والروم) التي استعمرت السرق لعدة قرون، ولم تحدث معركة واحدة بين جيوش الفتح الإسلامي وبين أهل البلاد التي فتحها المسلمون. بل إن أهل هذه البلاد قد ساعدوا الجيوش الإسلامية بالدعم المادي والمعنوى، واحيات بالقتال ضد الفرس وصد الروم مع بقائهم على دياناتهم المغايرة للإسلام والموافقة لديانات العرس والروم! صنع ذلك أهل العراق... ونصاري الشام، وأقباط مصر...

وعندما حررت المجيوش الاسلامية بالادهم، حررت كذك، ضمائرهم من الاضطهاد الدبنى الذي عادوا منه عدة قرون، فتركوا - لاول مرة في تاريخهم - وما يدينون، وأصبحوا جزءًا من رعبة الدولة الإسلامية، أيم ما للمسلمين، وظاوا أغلبية عير مسلمة في بلادهم لعدة قرون، حتى دخل منهم من دخل في الإسلام دور إكراء على ودون ترهيب، وفي أحيان كثيرة دون ترغب ويقي من بقى منهم على نصرائيته أو يهوديته أو زرادستيته ويقي من بذك على هذه السماحة غير المسبوقة التي جاء بيا الإسلام، والتي وضعتها دولته وحضارته في الممارسة والتطبيق.

وكما حعل الإسلام هذا «الأخر الدينم « جرءًا أصيلاً من الأب الواحدة والرعية الواحدة للدولة الإسلامية، فتح أمام هذا «الأخر» باب الإسهام في بناء الحضارة الإسلامية الجديدة. وذلك بعد أن استوعب الاسلام كل المواريث الحضارية السابقة التي قهرها الغزاة \_ الإغريق والرومان \_ فأحياها الاسلام، وترجم المطعون علومها وفنونها. فدخلت تلك المواريث في النسيج الحديد للحضارة الاسلامية الحديدة، فكان الاحياء الاسلامي لعلوم وفنون وفلسفات مدارس «الإسكندرية» و «أنطاكية» و « حند يسابور ، وغيرها الإنقاذ الإسلامي للتراث الحصاري الانساني من الفهر والضياع، الأمر الذي جعل الحضارة الإسلامية الجديدة بالنسبة لشعوب البلاد التي دخلت في الدولة الإسلامية الطور الجديد لحضارتهم الوطنية والقومية والحضارية، بع بقاء التنوع الديني حقًّا مقدسًا من حفوق الضمير، لا سلطان عليه إلا لله. لأز الدين لله وحده، ولا بعكن أن يتأتى تدين حق مع أي لون من ألوان الإكراه.

وكما فتح الإسلام الأبواد أمام هذا «الاخر الديني» للاسهام في بناء الحضارة الإسلامية الجديدة، ترك هذا «الآخر» ليدير دولاب «الدولة» ودواوينها، حتى وجدنا مستشرقا ألمانيا حمة -هو «أدم عتز» (١٨٦٩ - ١٩٩٧م) يشهد هذه الشهادة التي تقول ، لقر كان النصاري هم الذين يحكمون بلاد الاسلام »

 <sup>(</sup>١) أدم متز (الحصارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري) ج١ جن، ١٠٥
 ترجمة: د. محمد عبد الهادي أبو ريدة ـ طبعة بجروت سنة ١٩٦٧م

ووجدنا المستشرق الإنجليزي «سير توماس أرنولد» (١٨٦٤ - ١٩٣٠م) يعلن عن سماحة الإصلام عندما يقول - وهو الشديد التدين بالنصرانية - الله من الحق أن نقول إن غير المسلمين قد نعموا، بوجه الإجمال في ظل الحكم الإسلامي بدرجة من النسامح لانجد لها معادلاً في أوربا قبل الازمنة الحديثة وأن دوام البطوانف المسيحية في وسط إسلامي يدل على الاضطهادات التي قاسن منها بين الحين والأخر على الدي المتزمتين والمتعصبين كانت من صنع الظروف المحلبة. أكثر مما كانت عاقبة مبادي التعصب وعدم التسامح

ولقد صدق على هذه الشهادة وفصل مجملها الكاتب النصراني اللبناني «جورج قرم». عندما حصر أسباب الثوقر الطائفي التي عرضت لفشرات قليلة وعابرة، في تاريخ المجتمعات الإسلامية، في ثلاثة أسباب:

١- المراج الشخصى المختل لحكام اضطهدوا الأغلبية مع
الأقليات.

٣- الظلم والاستعلاء الذي مارسته الزعاصات والقبادات النصرانية واليهودية التي تولت الوزارة وقبصت على جهار الدولة المالي والإداري، والتي كانت سوط عذات للأعلبية الفقيرة من المسلمين، الأمر الذي وأد ردود أفعال وفتنا لم تقف عند الذين ظلموا وحدهم دون سواهم.

 <sup>(</sup>۱) سير توضاس أرنوك (الدعوة إلى الإسلام) ص ٧٣٩، ٧٣٠ ترجمة عادمن إبراهيم
حسن، د. عود النجيد عادين، إسماعيل النحولوي - بنبعة القاهرة - سنة ١٩٧٠م

٣- استجابة قطاعات محدودة من أبناء الأقليات الدينية لغوايات المستعمرين والغزاة لبلاد الإسلام، الأمر الذي ولد ردود أفعال وفئنا لم تميز - في الأقليات - بين الفئة التي سقطت في شباك الغواية والخيائة وبين جمهور هذه الأقليات.

حصر هذا الباحث النصراني هذه التوترات الطائفية -العارضة في التاريخ الإسلامي- بهذه الأسباب التلاثة، وكتب يقول:

إن فترات التوثر والأضطهاد لغير المسلمين في الحضارة الإسلامية كانت قصيرة، وكان يحكمها ثلاثة عوامل

العامل الأول هو مزاج الخلفاء الشخصى، فاخطر اضطهادين تعرض لهما الذميون وقعا في عهد المتوكل (٢٠٦ ـ ٢٤٧هـ / ٨٢١ ـ ٨٢١م الميال بطبعه إلى التعصب والقسوة. وفي عهد الخليفة الحاكم بأمر الله (٣٧٥ ـ ١٤١هـ / ١٨٥ ـ ١٨٠١ما الذي غالى في التصرف معهم بشدة.

العامل الثانى هو تردى الأوضاع الاقتصادية الاجتماعية لسواد المسلمين والظلم الذى يعارسه بعض الذميين المعتلين لمشاصب ادارية عالية، فلا يعسر أن ندرك صلتهما المباشرة بالاضطهادات التى وقعت فى عدد من الامصار

العامل الثالث وهو مرتبط بفترات التدخل الاجنبى فى البلدان الاسلامية وقيام الحكام الأجانب باغراء واستدراج الأقليات الدبنية غير المسلمة الى التعاون معهم ضد الأغلبية

المسلمة.. إن الحكام الأجانب - بمن فيهم الإنجليز - لم يحجموا عن استخدام الأقلية القبطية في أغلب الأحبان ليحكموا الشعب ويستنزفوه بالضرائب - وهذه ظاهرة فلاحظها في سوريا ايضا. حيث أظهرت أبحاث «جب، و «بولياك» كيف أن هيمنة أبناء الأقليات في المجال الاقتصادي أدت إلى إثارة قلاقل دينية خطيرة بين النصاري والتسلمين في دمشق سنة ١٨٦٠م، وبين الموارنة والذروز في جبال لبنان سنة ١٨١٠م و ١٨١٠م ونهاية الحملات الصليبية قد أعقبتها في أماكن عديدة. اعمال ثار وانتقام ضد الأقليات المسيحية - ولا سيما الأرمن - النفي تعاونت مع الغازي.

تلك هي شهادة الباحث النصراني اللبناني، التي تثني على شهادة المستشرق النصراني الإنجليزي.. حول استاب التوترات الطائفية العابرة في تاريخنا الإسلامي

 <sup>(</sup>۱) جورج فرم أتعدد الاست. ونظم الحكم دراسة سوسبولوجي- وقاعوبها مقاردة ا ص ۲۱۱ ـ ۲۲۶ طبعة بيروت ـ سنة ۱۹۷۹ م - والنقل عن د سعد الدين إبزاهيم
( المثل والنصل والأعراق) ص ۷۲۹، - ۷۳ طبعة القاهرة - سنة ۱۹۹۹م.

وإذا شننا وقائع من التاريخ - غير ما أشار إليه «جورج قرم» ـ شاهدة على صدق هذا التحليل والتعليل، فما عليما إلا أن ننظر غيما كتبه «المقريزي» (٧٦٦ \_ ٨٤٥ هـ/ ١٣٦٥ \_ ١٤٤١م) عن استعلاء النصاري واليهود الذين تولوا الوزارة والجباية والادارة في العصير القاطمي " وما كتبه «المقريزي» - أيضا . عن استقواد نصاري بمشق «بهولاكو» والتشار، وقائد التشار ـ النصيرابي النسطوري - «كتبغاء إبّان الاجتياح التتاري للمشرق العربي والاسلامي وما أثارته هذه الخيانة من رد فعل جعل السلطان "قطز" (١٥٨هـ - ١٣٦٠م) يوقع بهم عقابًا شدينًا عقب الانتصار على الثنار في «عين جالوت» (١٥٨هـ - ١٢٦٠م). " وأن نقرأ ـ أيضًا \_ ما كتب «الجبرتي» (١١٦٧ \_ ١٢٣٧هـ / ١٧٥٤ \_ ١٨٢٢م) عن خيانة «المعلم يعقوب حما» (١٧٤٥ - ١٨٠١م) ـ والذي يسميه «الجبرتي، «يعقوب اللعين» ـ والفطق القبطي الذي جنده وقاده وحارب به الشعب المصري لحساب الحملة الفريسية التي قادها ابونابرت (١٧٦٩ ـ ١٨٢١م) ضد بصر ١٢١٣٠. ١٧٩٨م). وكيف ، عهد الجنرال «كلببر» (١٧٥٣ ـ ١٨٠٠م) الى الجنرال يعقوب أن يفعل بالمسلمين ما يشاء.. حتى تطاول هو والمصارد على المسلمين بالسب والضرب. وتالوا منهد اغراضهم

 <sup>(</sup>١) المقريزي (اتعاظ الصفا بأخبار الأثنة الفاطميين الخلفا) ص ٢٩٧، ٢٩٧ طبعة الفاهرة ـ سنة ١٩٦٧م و(الخطط) ج٢ ص ١٢٢ طبعة دار القحوير الفاهرة

 <sup>(</sup>۲) المقريزي (كثاب السلوك إلى دول الملوك) ج١ ق٦ ص ٤٣٥، ٤٣٦، قطقين د محد مصمفي زياده عليمة القادرة سنة ١٩٥٦م

وأظهروا حقدهم ولم يبقوا للصلح مكانا! وصرحوا بانقضاء مئة المسلمين وأيام الموحدين، (١١).

وما أحدثته هذه الاستجابات لغوايات الغرب والمستعمرين من ثوترات طانفية في النسيج الوطني والقومى والحضاري في تلك الفترات من التاريخ.

لكنها ظلت في إطار «التوترات العابرة» التي ارتبطت بفترات الغزو، وبالاستجابات المحدودة من قطاعات محدودة لغوايات الغزاذ. بينما ظل النسيج الوطني والقومي والحضاري مجسدًا للتنوع في إطار الوحدة، وللاختلاف في إطار الأمة الواحدة، والحصارة الواحدة، والقومية الواحدة والدولة الواحدة، تلك الجوامع التي أنجزتها سماحة الإسلام

6 6 6

الجبرني (عجائب الأنار في التراجم والأخبار)ج3 ص١٣٦ تحقيق حسن سحت حوض عمر الدينوفي، الديد إبراهيم سالم ـ شعة القاهرة ـ سنة ١٩٦٥

### نظرة مقارنة

وإذا كان الشي يظهر حُسنه الضد.. وبضدها تتميز الأسياء.. فما علينا الا أن نقارن بين هذه الأمثلة:

مثال انتصار الإسلام على الشرك الوتدى، ذلك الذي فتن المسلمين في دينهم، وأخرجهم من ديارهم.. وعلى الخيانة اليهودية، الذي تحالفت مع الشرك الوثني ضد التوحيد الإسلامي.. انتصار الإسلام عليهم، في عشرين موقعة ـ هي التي دار فيها قتال. ما بين سنة ٢ هـ وسنة ٩هـ هذا الانتصار الذي غير وجه الدنيا والحضارة والتاريخ، وكيف أن ضحايا هذه المعارك ـ من الفريقين ـ نم تتجاوز ٣٨٦ قتيلاً ـ ١٨٢ هم مجموع شهداء المسلمين و٣٠٠ هم كل قتلى المشركين الأ.

بينما نجد الحرب الدينية - التي دامت أكثر من قرنييز - داخل النصرانية ذائها بين الكاثوليك والبروتستانت، في القرنين السادس عشر والسابع عشر - قد أبيد فيها ١٤٪ من شعوب وسط أوربال ووقق إحصاء «فولتين» (١٦٩٤ - ١٧٧٨م) بلغ ضحاباها عشرة ملايين نصراتي

 <sup>(</sup>۱) انظر ابن عبد البر (الدرر في اختصار المعازى والسير) تحقيق - شرقى صيف -طبعة القاهرة - سنة ١٩٦٦م وانظر كتابنا (الإسلام والأخر) ص١٥٠ - طبعة القاهرة - سنة ٢٠٠٧م.

<sup>(</sup>٢) انظر في هذه الحروب الدينية. ولي ديورانت (قصنة الحضارة) مجلد ٦ ع ٦. ٤. ترجسة د عبد الحديد براسي - طبعة القاهرة - سنة ١٩٧١ ، ١٩٧٧م، بسير ترجاس أرتوك (الدعوة إلى الإسلام) ص ٣٠ - ٣٣، ٢٧، ٢٧، ١٧٢ - ١٢٢ ، ١٣٥، ١٣٦، ١٣٥، ١٣٥ و مارس البستاني (دائزة الدعارف) - عادة «حروب دينية» - طبعة القاهرة الأولى وهاشم صالح - صحيفة دالنوق الأوسى الإسحان - في ٢٠ - ٢٠٠٠م.

مثال ثان نقارن فيه بين ترك الإسلام الناس وما يديدون، الأمه الأزاد في الذين الديرة (٢٥٦]. ﴿ وَقُلَ الْحَقِ مِن رِنكُم فَمِن شَاءُ فَلْيُومِن وَمِن شَاءُ فَلْيُكُمْ ( الكيف ٢٦] ﴿ لَكُم دَينُكُم وَلِي دَين النادِرِين ٢٤]. ﴿ لَكُم دَينُكُم وَلِي دَين التعادِين ٢٤]. ﴿ لَكُم دَينُكُم وَلِي دَين التعادِين ٢٤]. ﴿ لَكُم دَينُكُم وَلِي دَين وَلِي وَمِن التعادِين وَلَوْ شَاءً لَيْهَ لَجَعْلَكُم أُمِهُ وَمِنها عَنْ وَلَدُ قُواعِد والتشريعات القرآنية التي حسدتها عهود ومواتيق رسول الله يَنْ مع اليهود والتصاري.

نقارن بين هذا المقال الإسلامي وبين اغتيال الكنيسة الأوربية تحرية الاعتقاد الديني بمحاكم التغتيش التي أعطت التعذيب والسجن والإحراق والإغراق والإعدامات على الخواريق لأكثر من تلاتة فرول أ. وكذلك ما صنعه الملوك والأمراء والقساوسة عسدما فرضوا على الناس بحد السيف ديانة النمرابية رغم صوفيتها المسالمة وسلامها المتصوف ووصاياها بحب الأعداء ومباركة اللاعنين ويشهادة السير توماس أرنولد فإن شارلهان الالاعنين ويشهادة السيمية في السكسونيين بحد السيف وكذلك صنع الملك كنوت في الدائمرا، وجماعة الموان السيف في بروسيا والملك اولاف ترايج فيسور ، في حنوب النرويج والأمير ، فلادينير ، في الحيل روسيا سنة ١٩٨٨م والأسود والملك ، سيف ارعد ،

 <sup>(</sup>۱) د. تونيق الصوبل اقطة الاصطلعاد الديني في الصبحية والإسلام! حي ١٠١٧، ٩٣٠.
٧٧, ٧٨. ٨٨. ٨٨. ٨٨ طبعة القاهرة دستة ١٩٩١م.

في الحبشة كل هؤلاء استأصلوا المخالفين لمسيحيتهم، وقطعوا أيديهم وارجلهم، وذبحوهم ونفوهم وشردوهم، بمجرد تدين هولاء الملوك والأمراء بالنصرانية

مثال ثالث نقارن فيه بين سماحة الاسلام، التي حعلت الدوئة الاسلامية «منتدى» تتعدد فيه الديانات والمذاهب واللغات والقوميات والأحناس والألوان. على امتداد تاريخ الإسلام، ملذ دولة النبوة في المدينة المنورة وحتى هذه اللحظات. وبين ضيق الغرب بالتعددية حتى داخل النصرانية. أي بالتعددية العذهبية -حتى أنه لم يعرف التعدية إلا على أنقاض سلطان النصرانية وفي ظل العلمانية. ثم رأيناه محتى في ظل هذه العلمانية، ودعاوي الحرية وحقوق الانسان ـ لا يرال ضيق الصدر ، بالأخر الاسلام . . . هفى داخل المجتمعات الغربية يرى الوحود الإسلامي عزوا وفتسا اسلاميًا لأوريا. فيقول كبار قساوسة الغرب الإن الاسلام يشكل تحديثا بالنسبة لأوربا وللغرب عدوما وإن الغالم الاسلامي قد بدا يبسط سيطرته بفضل دولارات النفط وهو يبنى المساجد والمراكز الثقافية للمسلمين المهاجرين في الدول المسيحية فكيف يمكننا ألا نرى في نئك برنامجا واضحا للتوسع، وفتحا جديدا

<sup>(</sup>۱) الله عبود إلى الإسلام ( ص. ۲۰ / ۲۳ / ۲۲ / ۲۷ / ۲۲۱ / ۲۲۱ / ۱۹۰ / ۱۹۰ / ۱۹۰ / ۱۹۰ / ۱۹۰ / ۱۹۰ / ۱۹۰ / ۱۹۰ / ۱۹۰۶ / ۱۹۹۱ / ۱۹۲۳ / ۲۲۲ ، ۲۷۲ / ۲۷۲

<sup>(</sup>٣) الكاردينال «بول بوبار» - أمساعد بابا الفائيكان، ومسئول المحلس الفائيكاني للثقافة - بن حديث إلى صحيفة «الفيجارو» القرنسية والدونسيو جوريبي درنارديني - مي حصرة بابا الفائلكان - ابطر صحيفة «الدرو الأوسط - ســ في ١٤٩٣م.

أما في ديار المسلمين، فلقد سعى هذا الغرب النصراني - برعاية ودعم العلمانية الغربية للكنائس الغربية - إلى تنصير المسلمين في ديارهم.. فجاه في «بروتوكولات» قساوسة التنصير، الذين اجتمعوا في مؤتمر «كولورادو» بآمريكا - مايو سنة ١٩٧٨م - إن الاسلام هو الدين الوحيد الذي تناقض مصادره الاصلية أسس النصرانية.. والنظام الاسلامي هو أكثر النظم الدينية المتناسقة اجتماعيا وسياسيا.. ونحن بحاجة إلى منات المراكز لفهم الإسلام. ولاختراقه في صدق ودهاء. ولذلك، لايوجد لدينا أمر اكثر أهمية وأولوية من موضوع تنصير المسلمين."

ولقد خططوا في وثائق هذا المؤتمر - لاختراق الثقافة الإسلامية، والوصول إلى تنصير المسلمين بالاعتباد المتبادل على الكنائس الوطنية والمحلية والعمالة الفنية المدنية الأجنبية وبالتركيز على المرأة والمبعوثين المسلمين في المجتمعات الغربية. وباستخدام الفنون والأداب. بل وبصباعة الكوارث التي تخل بتوازن المسلمين فتسهل تحولهم عن الإسلام إلى النصرانية المقالوا. «لكي يكون هناك تحول الى النصرانية، فلابد من وجود أزمان ومشاكل وعوامل تدفع الناس - أفرادا وجماعات - خارج حالة التوازن التي اعتادوها وقد تأتي هذه الأمور على شكل عوامل طبيعية. كالنقر والمرض والكوارث والحروب، وقد تكون معنوية، كالنقرقة العنصرية أو الوضع الاجتماعي المؤدن هناك للمؤدن هناك المقدني. في غياب مثل هذه الأوضاع المهينة قلن تكون هناك

<sup>(</sup>۱) (الشيمسير. خطة للعرق التصالح الإسلامي) ص ٢٢، ٢٣، ٢٥، ١٣٥ وثنائق مؤتجر «كولورادي» - الطبعة العربية - مالطه سنة ١٩٩١م

تحولات كبيرة إلى النصرانية؛ ولذلك، فإن تقديم العون لذوى الحاجة قد أصبح أمرًا مهمًا في عملية التنصير! وإن إحدى معجزات عصرنا، أن احتياجات كثير من المجتمعات الإسلامية قد بدلت موقف حكومتها التي كانت تناهض العمل التنصيري، فأصبحت أكثر تقبلاً للثماري...".

وكذلك، سعى الغرب «السياسي ـ العلماني» إلى شن حرب داخل الإسلام، لارغام الإسلام على قبول «العلمانية الغربية» التي تجعله صيغة نصرانية، يدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله.. وعلى قبول «الحداثة» ـ بمعناها الغربي ـ التي تقيم قطيعة معرفية كبرى مع الله والغيب، عندما «تونسن» الدين، فتفرغه من الدين

هذه الحداثة الغربية التي عرفها أنصارها بأنها إحلال الدين الطبيعي محل الدين الالهي فالدين الطبيعي هو الدين الحقيقي!" وبأنها القول بمرجعية العقل وحاكميته وإحلال سيادة الإنسان وسيطرته على الطبيعة محل إمبريائية الذات الإلهية وهيمنتها على الكون!".

تلك مجرد أمثلة ثلاثة من الجانب الأخر، للذين يحتاجون إلى المقارنات..

 <sup>(</sup>١) النصيار النبابق حرى ٤. ٥. ١٣٤، ٣٦٠ ، ٣٦٠ ، ٥٦ ، ٥٦ ، ١٤٧ ، ٢٤٢ ، ٣٣٨ ، ٣٦٩ .
٣٦٨ ، ٤٦٩ ، ٣٦٨ ، ٦٦٠ ، ٦٤٤ ، ٣٣٧ ، ٧٧٩ ، ٧٩٠ ، ٢٨٠ ، ٨٢٠ ، ٨٢٩ ، ٨٤٥ .
٨٨٠ وانتر كتاب (الغارة الجديدة على الإسلام) لـ شرعة القاهرة - ١٠٠٠٨ .
(٢) فوكويادنا - عجلة : «بورويك» - الأمريكية - العدد النبوي - ديسمبر سنة ٢٠٠١م .
غيراير ٢٠٠٢م.

<sup>(</sup>٣) هاشم صالح . صحيفه الشرق الأوسطة . لدن . في ١٣ ـ ١٢ ـ ٢٠٠١م

<sup>(</sup>٤) د. على حرب - صحيفة «الحياة» - للدن في ١٨ - ١١ - ١٩٩٦م

هكزا بدأت السماحة في تاريخ الإنسانية بظهور الإسلام. وهكذا وضعت الدولة الإسلامية والحضارة الإسلامية هده السماحة في المصارسة والتطبيق، عبر تاريخ الإسلام والمسلمين.. ومن حق المسلمين أن يباهوا الدنيا بهذا المستوى الاسلامي ، غير المسبوق والمنقطع النظير في السماحة التي تجاوزت الاعتراف بالآخر ـ الذي يبادل الإسلام اعتراف باعتراف ـ إلى مستوى الاعتراف بالأخر الذي لايعترف بالإسلام. وإنما يجحده ويبكره ويكفر به والتي جعلت تمكين هذا الأخر من إقادة كفره بالإسلام جزءا من عقيدة الإسلام، وواجبا من واجبات الدولة الإسلامية. حتى لقد بلغ الإسلام - على هذا الدرب -الحد الذي حعل فيه هذا «الاخر» جزءًا لا يتحرأ من «الذات» الوطنية والقومية والحصارية، كما جعل الأقوام والأمم والشعوب والقبائل والحضارات تثوعا في إطار الإنسانية التي أراد الله سبحانه وتعالى لها هذا التنوع وهذه التعددية سذة قانمة إلى يوم الدين.. وإذا كان الشيء يظهر حسنه الضد وبضدها تتميز الأسداء.. فأن عظمة هذه السماحة الاسلامية تزداد بهاء وجلألا عندما نراها في ضوء هذا «البوس» الذي صنعه ولا بزال يصنعه: وإذا كان من حق المسلمين أن يباهوا بهذه السماحة الاسلامية: فإن من شيم العقلاء وواجباتهم فقه هذه السماحة والتعام منها

والاستجابة إلى كلعتها الإسلامية السواء... وذلك بدلا من شن الحروب الصليبية.. والدينية.. والحديث عن صدام الحضارات وهروب الثقافات

واخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين على نعمة الإسلام وسماخة الإسلام.

#### المهرس

| ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قبل الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| بالإسلام بدأ تاريخ السماحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| التطبيق الإسلامي للمصاحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| مع اليهود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ومع النصاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| وعلى امتداد التاريخ الإسلامي بسبب الساد التاريخ الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| نظرة مقاربة تنظرة مقاربة المساسية |
| الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة الخاتمة المسادات المس           |
| الفهرس ، ، ، ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

### سلسلة «في التنوير الإسلامي»

ف الصحوة الإسلامية عن سيري عربية الأراكين بدوالأسلام Special decision in ا تحديد عدارة ٣- أبو حياق اثنوحيدي: كان السكاف أبولاً في الافتحال المحسان في ا ر ساء مسارتي فراين رشابين الغرب والإسلام born and a الآب الاشتماء الطفافي ء ريني ند العربي و نوس العولا Land But I but I be I be the 3/----5- صبراع القيم بين العرب والإسلام 5 page 1922 1 ١٠١٠ يوسف القرضاؤي: المدرسة الفكرية والمشروع الفكري: المستدانية ٧١]. تأملات في ١ - فسم التحصياري القوآن الكريم ١٤٠ عبيما دحيث مصور في دين الله 0 116 ------٦٣. المركات الإسلامية رؤية عفية 1.44 the land of the . . . . . . . . . دا السو حاسة ش South was a ي مسلا - المساوي 17. معقومة الصير من الملك 2 الكلاد 3 apasa Law L ٧ المتديم الدنية بقديد الدين ٨ ١٠ الثرابات والمنتقيرات في المفطة الأسلافية المديثة i \_\_ \_\_ 15 في يقص كتاب الإسلام واصول المك . . . . . . . . 1.5 د القيدة (الزمية - يركسون القرائي الم بالقطايد 2 . . . . . . . . . ١١/١ مكر لمركة الاستنادة وللتنفضانية عد الوقدي السال \*\* دریهٔ التعییر می العرب می حدی رصای بی روه به میآریدی اسم به است. عدارید. ٣٠. أعلامها الصواء حول اللاس والشعقون 5 132 1 20 1 ٣٤ المختارة العانبية عوافيه ألم صراعة . ... Carlo St. at Land Francis VI Employ Y's . . . . . . آئراجون عربوبان في 5 - 10 - 20 -..... ١٧٧ الإسلام في طيون عربية. حراكات صويدريه -٨٠٠ الأفندان البيضة واللوسية سوية ووجية أم تعنيك والفنوال . المدال الما المراد وقصية المصورات عاشا فبعث المراق وفصيم العصاورة بالمساح بالمساري ۱۳۶ ال و والبراك والماعم والمسية وقعرت 

ل محمد عماری د محمد عمارة ترجمة وتعليق / أ ثابت عيد ير محمد عمارة تقديم وتحليق / د محمد عمارة تقديم وتحقيق/ د محدد عمارة د عبد الوهاب المسيري ا متصور أبع شاقعي تا يؤلف الفرضاوي ترجعة / أا تابث عبد و محمل عمارة Sphar James & د صلاح الدين سلطان ي مبالاح النين علمان ت محمد عمارة ل ميدالسوقي interness of القليخ / د محمد عليم العوا الشيخ/ أمين الخولي ر مله جایر غلوان د محمد عمارة أعتضور أبو كافعي مبتشار/ طارق المشري محب الفاضل بي عاشون الذي- / على المقبط ي محند سليم الموا ب محمد عمارة 3 145 444 1 د واثل أبو هندي عطية قتحى الوبشي د سيف الدين عبد الذناخ د محمد عمارة

ي محد عمارة

٣٢ ـ الغناء والموسيقي حلال أم حرام؟ ٢٤ صورة العرب تي أمريكا. فأح هل العطمون أمة واحدة؟ ٣٦\_ السنة والبدعة ٢٧ ـ الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان وعكال ٣٨\_قضية المرأة بين التحرير والتمركز حول الأنثى. 77 مزكية الإسلام ٠٤ علاسلام كما تؤمن به ضوابط وملامح ١٤ عُـ صورة الإسلام في الثراث الغربي. ٢ كل تحتيل الولقع بمنهاج العاهات المرمثة ٤٤٠ القدس بين البهودية والإسلام 24 مارق المسيحية والعلمانية في أوربا (شهادة ألمانية) لقديم وتعليق/ د معمد عمارة ه 1\_ الآثار التربوية للعبادات في الروح والأخلاق 1.2. الأثار التربوية للعبادات في العقل والحسد ٧٤ لسنة النبوية والمعرفة الإنسانية ٨٤ ـ تَطْرَات حَصَارِيةً فِي القَصِصِ القَرَأْتِي 84- الحوار بين الإسلاميين والطمانيين • قر الإعلان الإسلام العقوق الإنسان ١٥٠ عن القرال الكريم ٣٥ في فقه الأقتبات المسلمة. ٣٥\_ مستقبلنا بين العالمية الإصلامية والعولمة الغربية ¿ في مركبة الثارية فاف نقل الأعضاء في صوء الشريعة والقانون. ١٥٠ المنة النشريعية وغير التشريعية ٧ في شبهات حول الإسلام.. ٨٥ بجن عثب تفسين إسلامي، \$ قد واقعدًا بنين العالماتية وتصادم الحضارات

4. بذاء النفاقيم الإسلامية

٦٢\_ شنهات حول القران الكريم

٦١ العمثقيل الاحتماعي للأمة الإسلامية

٣٤ مقاطر العولمة على الهوية الثقافية

٦٣\_ أزمة العقل العربي

15 ـ في التحرير الإسلامي للمرأة ٦٥ ـ روح الحضارة الإسلامية

٦٦- الغرب والإسلام افتراءات لها تناريخ
٦٧- السماحة الإسلامية
٦٨- الشيخ عبد الرحمن الكواكني هل كان علمائيًًً١٥٠
٦٨- صلة الإسلام يرصلاح المسيحية

الأدبين التجديد والتحديث

٧١ الرقف والتشية الستقلة

٧٤- الرسالة الفرأنية والتفسير الحصاري للقرأن الكريم

د. فؤاد زكريا د. محمد عمارة ب. محمد عمارة الشيخ/ محمد العاضل بن عاشور تعليق وتقديم/ د. محمد عمارة د. محمد عمارة د. محمد عمارة الشيخ/ أمين الجولي تقديم/ الإمام الأكبر الشيخ/ محمد مصطفى المزاغي د. سيف الدين عبد الفتاح تقديم/ د محمد عمارة

ع. إبرافيم البيومي غائم

تفديم/ د محمد عمارة

د سين رسوقي جسن



احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/ CD) وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع: www.enahda.com



### إلى القارئ العــزيــــز ... • ه

### في هذه السلسلة الجديدة :

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني، يستبدل العقل بالدين، ويقيم قطيعة مع الثراث..

قيان «التنوير الإسلامي» هو تنويسر إلهى : لأن الله والقرآن والرسول - صلى الله عليه وسلم - أنوار تصنع للمسلم تنويرًا إسلاميًا متميزًا.

ولتقديم هذا « التنوير الإسلامي » للقراء، تصدر هذه السلسلة، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر:

- د. محمد عــــــمارة
- ه د. سيف عبد الفتاح
- ە د. سىپىد دىستوقىيى
- د. عبدالوهات المسيري
- و د. عادل حس<u>ب</u>ن

- المستشار/طارق البشرى
- د. محمند سليم النعوا
- يه يوسف القرضاوي
- د. كـمال الـديــن إمام
- د. شريف عبدالعظيم
- . د. صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين.. إنه مشروع طموح؛ لإنارة العقل بأنوار الإسلام.

الناشير



